Baptiste Morizot: Manieren van levend zijn
Octavo € 29,50, 312 pagina’s
‘We moeten beseffen dat we levend zijn in een levende wereld’

interview

Baptiste Morizot | filosoof Om de verstoorde verhoudingen tussen mensen en andere levende wezens
te verbeteren, pleit de Franse filosoof Baptiste Morizot voor diplomatie tussen soorten. Ook als het
gaat om mogelijk gevaarlijke wezens, zoals de wolf.

4 januari 2026 om 15:00

Leestijd 3 minuten

Filosoof Baptiste Morizot volgde wolven in een Frans berggebied en probeerde met hen te
communiceren. Nachtenlang observeerde hij met een team de interacties van wolven, schapen en
honden en hij hielp mee met het revitaliseren van een rivier door beverachtige dammen aan te
leggen.

Onlangs werd een tweede boek van hem in vertaling uitgebracht. In Manieren van levend zijn
combineert Morizot (42), die verbonden is aan de Universiteit van Aix-Marseille, reportages over die
ervaringen in het veld met diepgravende beschouwingen over mensen, andere dieren en hun
omgeving.

Hoe belangrijk is dat buitenwerk voor jou?

Ik denk dat het nu het belangrijkste aspect van mijn werk is. Als ik nu een onderwerp heb en geen
terrein om dat te onderzoeken, dan moet ik dat zoeken. Ik ben bezig aan een boek over Al. Je kunt
daar veel abstracte teksten over opstellen, maar daar ben ik niet in geinteresseerd. Ik wil er in
dialoog mee treden, zelfs in vreemde situaties. Zoals toen ik met mijn camper door een bos reed en
de motor het begaf. Ik moest samenwerken met Al om de motor te repareren. Dan gebeurt er echt
iets.”

Morizot is geschokt om te horen dat in Nederland een wolf een jongen heeft aangevallen. ,Dat is
tragisch. Het is de eerste keer dat ik dat hoor over een wolf die dat heeft gedaan in het recente
verleden in Europa. In Frankrijk is een problematische wolf een wolf die vee aanvalt. We kunnen niet
samenleven met een wolf die mensen aanvalt.”

Het doden van deze ‘probleemwolf’ valt volgens hem te verdedigen. Ook binnen de grenzen van de
diplomatie tussen soorten waar hij voorstander van is. ,, Diplomatie gaat niet over moraal. Het is niet
het idee om te zeggen dat alles leuk en aardig is en we iedereen kunnen liefhebben. Diplomatie is het
veiligstellen van de verhouding op langere termijn.”

Wat bedoel je met de diplomatie tussen soorten?

,Het is een diplomatie waarin wederzijdse afhankelijkheid centraal staat. In de moderne wereld gaan
we uit van diverse kampen: landen, partijen, stammen, die zichzelf definiéren op grond van hun
interne identiteit. Maar in de ecologische wereld definieert ieder levend wezen zichzelf aan de hand
van de verhouding met de rest van de levende wereld. We zijn een knooppunt van ecologische
krachten die ons gevormd hebben. Een diplomaat is dan ook geen belangenbehartiger, maar een
verdediger van de relatie tussen soorten, zelfs tussen soorten die elkaar bevechten.”

Wie zullen die diplomaten zijn? Activisten, filosofen, politici?
,Niet de filosofen, denk ik. In feite kan het iedereen zijn die geconfronteerd wordt met een conflict
en daarin niet één kant kan kiezen zonder het gevoel te hebben verraad te plegen aan iets




belangrijks. Toen ik het boek hierover had geschreven [Les diplomats/Wild Diplomacy] zeiden veel
mensen tegen me: je hebt beschreven wat ik doe.”

Eris geen menselijk gedrag dat niet op een of andere manier miljoenen jaren voorgeschiedenis heeft

Is diplomatie een vorm van educatie, bijvoorbeeld voor wolven?

,Nee, dat is het niet. Het is in zekere zin een utopie omdat ik de verhoudingen wil veranderen met dit
soort dieren. De erfenis waarmee we leven is dat dit wilde beesten zijn en we ze moeten doden als er
een probleem is. Het utopische zit in de poging een meer evenwichtige verhouding te ontwikkelen.
Maar het is niet moralistisch, omdat de wereld chaotisch is en er geweld is. Ik had een bestseller
kunnen schrijven door te beweren dat de wolven onze gelijken zijn. Maar ik geef geen cent om zo’'n
houding. Er is per slot van rekening ook een werkelijkheid.”

Laten we wat uitzoomen. Je lijkt een afkeer te hebben van het begrip natuur.

,Er zijn veel mensen, overal ter wereld, die het woord natuur niet nodig hebben. Het westerse begrip
natuur is gebruikt om de omgeving te zien als een voorraadkast van grondstoffen voor menselijke
consumptie en om een kapitalistische overvloed te creéren. Ik heb mezelf afgevraagd hoe we over de
wereld en de ecologische crisis kunnen spreken zonder het woord natuur te gebruiken.”

Je hanteert het begrip ‘het levende’.

,Dat geeft aan dat je erin bent, in tegenstelling tot natuur waar mensen buiten staan. Als we onszelf
zien als mensen die tegenover de natuur staan dan is dat een misverstand. Het levende maakt
duidelijk dat we een gezamenlijk lot hebben, samen met de rest van het levende. Hierdoor verschuift
het perspectief.

»Het tweede aspect is dat ‘het levende’ het hele avontuur van het leven op aarde omvat, sinds vier
miljard jaar.”

De bomen hebben ons heus wel in de gaten

Volgens jou zijn moderne mensen ver verwijderd van het levende. Hoe zou die verhouding te
herstellen zijn?

,We moeten beseffen dat we levend zijn in een levende wereld. Ons lichaam is in miljoenen jaren
ontstaan, als zoogdier en als primaat. Er is geen menselijk gedrag dat niet op een of andere manier
miljoenen jaren voorgeschiedenis heeft. Dat ik mijn telefoon kan vasthouden met mijn duim en
vingers, gaat terug naar primaten die zo een tak konden vastpakken.”

Dat is een lange voorgeschiedenis. Kun je die verbinden aan de huidige urgente crises rond klimaat
en biodiversiteit?

,Dat was een grote kwestie voor mij. Een hoofdstuk in mijn boek over rivieren [Rendre I'eau a la
terre] gaat daarover. Veel rivieren in Europa zijn kwetsbaar geworden voor droogte en
overstromingen. We kunnen ze herstellen door terug te gaan naar miljoenen jaren oude praktijken,
bijvoorbeeld door het aanleggen van dammen zoals bevers dat doen.

»In de landbouw is het hetzelfde. We hebben organismen in de bodem en bestuivende insecten
vernietigd. Die vertegenwoordigen miljoenen jaren aan co-evolutie. Als die terugkeren, is de
landbouw gezonder en veerkrachtiger. Als je oplossingen zoekt voor een wereld die kwetsbaar
geworden is, kijk dan naar die ervaringen van miljoenen jaren lang omdat ze een kracht kunnen
bieden om te herstellen en helen.”



